Знаем ли мы самое главное о Великом посте?

Беседа с батюшкой.

Стр. 2-3

Цветы на службе у Бога.

Интересные факты о храмовой флористике.

Стр. 6

Православное отношение к животным.

Православная газета для молодежи

Обитель утешения.

Стр. 7

### **TEMA HOMEPA:**

EGIKOELAIKI
PARISAIKI
(TOCKIOMIEO:6)

Издается по благословению митрополита Калужского и Боровского Климента. Одобрено Синодальным информационным отделом Русской Православной Церкви.

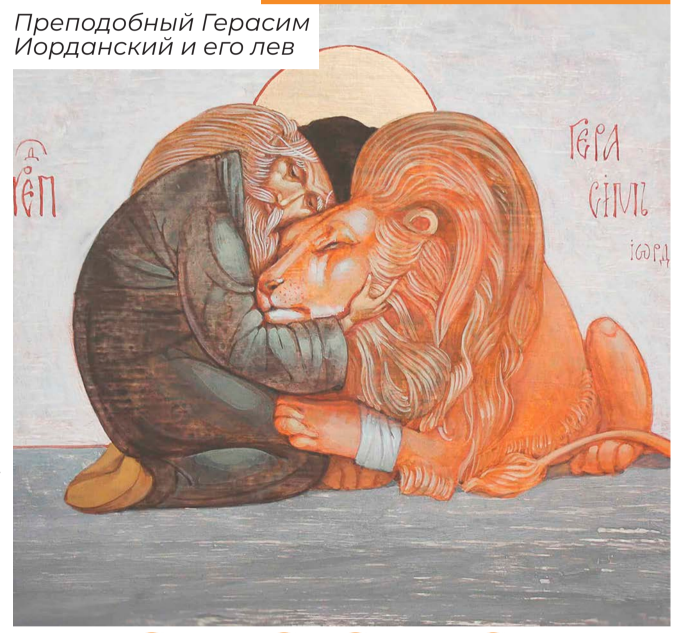
«...Милосердие вложено природой во всех, даже в грубых и жестоких. И что удивительного, если мы оказываем (милосердие) людям?

**Мы и зверей милуем.** В таком избытке вложено в нас милосердие»

Святитель Иоанн Златоуст

«Животные обоняют запах Рая и идут к святым».

Прп. Исаак Сирин



# CBNAETENISCIBO O JIOSBN

Преподобный Макарий Великий, которого при жизни называли «земным богом» за его великое милосердие к согрешающим, высказал такие слова: **«Я не видел ни на Земле, ни на Небе такой красоты, как душа человеческая».** 

Почему святые люди называют душу человека красотой, и как эту красоту увидеть?

Читайте подробнее на стр. 4-5

ВЕЛИКИЙ ПОСТ: ГЛУБИНА, ТИШИНА, **KPACOTA** 

Совсем скоро наступит время тихое, серьёзное и важное – грядет Великий пост.

Как пройти эти святые дни с радостью, без ощущения несения тяжёлой, нежеланной ноши?

На что стоит обратить внимание, чтобы не превратить возможность для расцвета души в сухое лицемерие? Для чего Богом задуман пост?

Поговорим об этом с настоятелем храма в честь Казанской иконы Божией Матери (Спасо-Преображения '"под горой") в городе Калуге –

#### иереем Николаем ЖЕРЗДЕВЫМ.

- Отец Николай, подскажите, пожалуйста, почему пост так важен для христиан, что даже Сам Спаситель постился сорок дней перед тем, как выйти к людям на проповедь? (Евангелие от Матфея, гл. 4:2)
- Господь Иисус Христос настолько возлюбил человека, настолько воспринял образ жизни людей, что Сам прошел все то, через что проходим и мы. И от этого Он так близок нам, а мы близки Ему. В том числе, Спаситель показал нам опыт некого духовного делания, и мы не чувствуем себя одинокими на этом пути.
- «Сей род изгоняется только постом и молитвой». (Евангелие от Матфея, гл. 17:21) О чем эти слова и почему, помимо молитвы, так важен именно пост?
- Пост для нас это возможность взглянуть на себя с другой стороны. Узнать себя такими, какие мы есть, и попытаться быть честными перед самими собой. В тот момент, когда мы избавим себя от пресыщения, от лишнего удовольствия и развлечения, мы можем сами себя не узнать.

Пост и ограничение себя – это добровольная (!) жертва, которая посвящена только Богу.

таинство, установление личных действие, которое нам намного отношений с Господом Богом. Однозначно, мы к Нему приближаемся, узнаем себя, узнаем о тех вещах, которые препятствуют на пути к Богу.

Если мы увидели что-то в себе, что противоречит нашему представлению о христианине, мы можем начать с этим работать. Человек преображается, качественным образом становится лучше. Действительно, можно измениться в лучшую сторону, если мы подходим к посту добросовест-

Если мы ставим пост, как цель, то есть соблюдаем пост ради поста, то мы станем только более злыми и нетерпеливыми в отношении ближних. Потому что мы где-то недоспали, недоели... И в тот момент, когда Господь говорил, что «сей род изгоняется только постом и молитвой» (Мф., 17:21), то Он, однозначно, имел в виду противодействие тем силам, которые искренне не хотят спасения человечества. То есть в том контексте можно смело подразумевать духов злобы, которые не хотят, чтобы человек последовал за Господом.

 Господь говорит в Ветхом Завете через пророка Исаию: «Вот пост, который Я избрал: разреши оковы неправды, развяжи узы ярма, и угнетенных отпусти на свободу, и расторгни всякое ярмо; раздели с голодным хлеб твой, и скитающихся бедных введи в дом; когда увидишь нагого, одень его, и от единокровного твоего не укрывайся». (Книга Пророка Исаии, гл. 58:6-7)

В этих строках нет ни слова об особом ограничении себя в пище. Почему в посте есть гастрономическая сторона, откуда она взялась, зачем она нужна?

- Ограничение человеком са-И в этом есть определенное мого себя в пище – это внешнее рого нам нужно переместиться на проще заметить, чем внутреннее состояние, помыслы, Зачастую мы не можем обратить внимание на те зависимости, которые довлеют над нами, которыми мы связаны, которые стали частью нашего обычая.

> Через гастрономическую часть человек явно сможет обратить внимание на ту жертву, которую Он приносит Богу. Конечно, если христианин относится к посту серьезно. Однако пост, конечно, горазло шире: речь илет и о внимании к себе, и о более каче-

ственном чтении молитвенного правила и о посещении храма... Это прекрасный повод задать себе вопросы: «А давно ли я исповедался и причащался?», «Каким человеком и христианином я являюсь на самом деле?»

кого поста? К чему, в идеале, выводит эта «дорога постных дней»?

– Я думаю, что цель поста в том, чтобы Бог появился в нашей жизни. Чтобы мы ощутили Его дыхание в своей судьбе. В том, что происходит с нами и в том, что мы «приносим» в этот мир.

Пост мобилизует тот духовный потенциал, который есть в человеке, но, в силу людской беспечности, может оказаться нераскрытым.

Пост – это время добрых дел, это время исполнения всего того, о чем говорит Господь. Это возможность посетить ближнего, больного, страждущего. То время, которое мы бы провели в праздности в обычные дни, можно посвятить сосредоточению и чтению Священного Писания - вместо включения телевизора или лишнего обновления «ленты» в социальных сетях. Возможно, чтение главы Священного Писания окажется не таким vж и сложным делом, чем нам казалось ранее. Это будет та польза, которую мы сами ощутим; это будет то время, которое, безусловно, не пройдет впустую.

Еда — это некий старт, с котосовсем другой уровень. Святые отцы заметили связь между пресышением пишей и огрубением духовной жизни человека. Пост позволяет нам увидеть свои страсти «лицом к лицу», чтобы начать работать над лечением своей души. Пост мобилизует тот духовный потенциал, который есть в человеке, но, в силу людской беспечности, может оказаться нераскрытым.

Пост «закаляет» волю человека, это определенный стержень, стимул в нашей духовной жизни.

Какая основная цель Вели-

Вся наша жизнь — это диалог с Господом Богом. Мы, православные христиане, рассматриваем Бога не как какую-то безликую абстрактную силу, нет, мы верим в Бога, как Личность, мы называем Его Отцом, когда молимся.

Наши взаимоотношения с этой Божественной Личностью формируются точно так же, как и с любой другой личностью - мы знакомимся, выстраиваем отношения, велем лиалог... Все это мы переживаем, общаясь с Богом в

К сожалению, множество людей, которые даже крещены и считают себя православными христианами, думают, что Бог абсолютно непостижим и существует как бы «параллельным» от нас образом. Но это не так.

Пост – это реальный способ сделать шаг навстречу Богу. И, если человек готов и делает этот шаг, Бог, конечно же, не останется в стороне.

Господь – это Тот, Кто ведет человека по всей его жизни. Это Тот, Кто знает нас такими, какие мы есть: с нашими особенностями, с нашей историей, с нашим характером, с нашим темпераментом, с набором наших положительных и отрицательных качеств. И как же воодушевляет тот

факт, что лично за меня, за Вас, за каждого (!) из наших дорогих читателей Господь пролил Свою Кровь на Кресте и Воскрес!

И мы можем стать причастниками этих Великих событий, причастниками этой Жертвы, если мы выберем Христа и последуем за Ним. Этот путь мы начали с момента Святого Крещения, и в течение своей жизни мы должны сделать этот святой путь путем нашей жизни.

Уж так мы устроены, что нам необходима и внешняя, материальная часть. И Господь считается с этой нашей материальной частью, Он принимает и эту малую жертву в виде добровольного ограничения себя даже в еде, Ему приятен этот наш дар.

- Как человеку правильно выбрать для себя свою меру поста? Как при этом проявить христианскую, здоровую любовь к самому себе?
- Здесь важно не забывать об одной из таких прекрасных христианских добродетелей, БЛАГОРАЗУМИЕ.

Важно благоразумное отношение к посту. Потому что пост, хоть и был испытан многими древними подвижниками и нашими современниками, хоть и является прекрасным духовным упражнением, может навредить тогда, когда мы относимся к нему не должным образом, когда не знаем как следует о своем состоянии, о своих слабых сторонах.

На мой взгляд, лучше заранее определить для себя ту меру поста, которая будет для тебя посильной, и выполнить ее добросовестно, чем «поднять эту планку на недостижимую высоту» и потом постоянно спотыкаться, сдаваться и, в конце концов, опустить руки.



Я думаю, что лучше посоветоваться со своим духовником или с тем священником, которому вы доверяете и заранее обсудить эту меру поста. Например, попросить благословения поститься с молочными продуктами или хотя бы с рыбой, или хотя бы с маслом.

На мой взгляд, человеку намного радостнее и эффективнее будет пройти этот пост на неком облегченном уровне, а в следующий раз попробовать эту «планку» немножечко «поднять», отказаться еще от чего-то.

Например, потребность полежать лишний час на диване после работы (или провести время праздно) довлеет над человеком ничуть не меньше, чем потребность вкусно питаться. И вот над этими зависимостями как раз тоже нужно работать в пост. Это возможность иначе организовать свой досуг, задуматься о своем здоровье для тех, кто курит, например, или злоупотребляет алкоголем.

- Могут ли ближние быть индикаторами твоего правильного или неправильного поста? Каким образом?
- Я думаю, что каждый христиан, который познал радость воцерковления, начинает в один момент «просвещать» свою семью, своих близких, и очень часто это заканчивается плачевно. Поэтому, как можно скорее, надо вспомнить о предыдущем пункте, который мы упоминали выше, о благоразумии.

Наш пост, наше духовное делание не должны стать препятствием по отношению к человеку, который находится рядом с нами.

Мы верим, что Господь ведет нас Своим Промыслом, что Он есть Любовь и что Он уготовал нам самый кратчайший путь ко спасению, для каждого – свой. И те люди, которые нас окружают, супруги, дети, родители, дяди, тети, друзья, коллеги, соседи все эти люди находятся рядом с нами не просто так. В каждом из них есть то, что может нас чемуто научить, что может вскрыть наши слабые стороны, чтобы мы с ними поборолись. Но еще в наших ближних есть то, что может раскрыть наши сильные стороны, чтобы мы стали еще лучше, добрее, мудрее и светлее.

На мой взгляд, во время поста просто необходимо вспомнить о центральной идее христианства — Любви.

Если ваш пост, ваша духовность, ваше посещение богослужений сделает вас людьми более чуткими, терпеливыми, внимательными, снисходительными, мудрыми, рассудительными — это будет лучшей проповедью для ваших родных и близких, даже если они пока еще не готовы к такому же образу жизни. Но, по крайней мере, они будут видеть в вас светлого, доброго, порядочного человека и знать, что вы такой, потому что вы христианин или христианка.

И это, на самом деле, лучшая проповедь о Христе и о церковной жизни как таковой.

Если же мы даже глубоко внутри возносимся над своими ближними из-за того, что мы постимся, а они — нет, это уже опре-

деленная преграда между нами. В таком случае, к сожалению, пост становится «священной коровой», идолом, которому человек хочет служить, забывая о Боге, Которому мы служим через исполнение поста.

Наша религиозность не должна становиться самоцелью, нам нельзя забывать о Том, ради Кого мы проходим пост. В каждом человеке, который находится рядом с нами, нам нужно увидеть Христа.

- Как быть, если в семье есть неверующие домочадцы, и они не дают соблюдать пост по тем или иным причинам?
- Семья и дом собирают вокруг себя людей любящих, которым очень важно принять друг друга. На мой взгляд, если ваши родные и близкие - люди невоцерковленные, но при этом они вас искренне любят и уважают, они так или иначе смогут принять эту вашу потребность. Можно сказать: «Дорогой/дорогая, пойми, для меня это важно. Давай, мы устроим нашу жизнь так, чтобы мой пост никак тебя не затрагивал. Ты будешь питаться так, как пожелаешь, но, пожалуйста, отнесись с пониманием и терпением к этой моей потребности. Я хочу испытать себя, пожертвовать чем-то ради Бога. Давай вместе пройдем этот путь: ты - без

Думаю, что надо говорить друг с другом о своих потребностях, в этом нет ничего зазорного, тем более, что это самые близкие вам люди, они делят с вами одну крышу над головой! Остановите свой выбор на той мере поста, которая будет полезна и радостна вам и, в то же время, не будет отягощать жизнь ваших родных и близких. Уж с этими людьми об этом точно можно договориться, я уверен.

- Нужен ли пост детям, если да, то с какого возраста? Для каких категорий людей есть «автоматическое» послабление в пост?
- Я убежден, что даже детей можно приучать к посту. Однозначно, здесь мы заходим в то «поле», где работают родители. Потому что кто, как ни родители, знают своего ребенка? Конечно же, ребенок это растущий организм, поэтому считаю, что нельзя ограничивать ребенка в тех моментах, которые могут повлиять на его развитие, на его физическое состояние, даже на его успеваемость в школе.

Но сказать ребенку: «Сейчас пост, поэтому давай, дружище, сегодня съедим не пять конфет, как обычно, а одну. И это будет твоя жертва Господу Богу, Который тебя очень любит, и Которого любишь ты. Давай посмотрим, что ты можешь Ему отдать?»

Или: «Милый мой, давай сегодня, вместо того, чтобы провести вечер за компьютерной игрой, сходим навестить бабушку, она будет очень приятно, если ты поможешь ей с уборкой, протрешь пыль, помоешь посуду...»

И ребенок ясно поймет логику поста: я себя в чем-то ограничиваю ради чего-то высшего. И это принесет ему радость, потому что ребенок более восприимчив к

духовной жизни в силу своей чистоты. Детям надо все объяснять, но лучше всех объяснений — наш личный пример. В дальнейшем, по мере взросления, можно приучать ребенка и к посту в пище, но так, чтобы это не отразилось на его здоровье и развитии. Очень важно, чтобы ребенок подходил к этому ограничению осознанно, чтобы это было его личное (!) решение, его выбор. Ему только надо помочь.

Конечно же, все, что мы сейчас говорили в отношении послабления поста для детей, можно отнести и к людям с особенностями здоровья.

жебную череду и здесь мы получаем новый духовный опыт.

Мы посещаем Великопостные богослужения, которые принципиально отличаются от тех, к которым мы привыкли в течение всего года. Мы проходим на богослужениях чтение Псалтири — во время Великого поста стоит обратить особое внимание на эту духовную книгу, которая имеет очень большое значение в христианской аскетике. Потому что псалмы написаны царем Давидом очень искренне и передают нам опыт личного общения души человека с Богом.

**~** 

Наша религиозность не должна становиться самоцелью, нам нельзя забывать о Том, ради Кого мы проходим пост. В каждом человеке, который находится рядом с нами, нам нужно увидеть Христа.

Конечно же, мы не можем требовать соблюдения поста в еде к беременным и кормящим женщинам, которые несут ответственность не только за себя, но и за ребенка, которого они вынашивают или кормят.

Мы не можем допустить, чтобы пост хотя бы в малейшей (!) степени навредил здоровью человека.

Кому-то просто необходимо, по состоянию здоровья, есть те или иные продукты. Пусть эти люди спокойно употребляют эту пищу, как лекарство, но во всем остальном пусть держат пост по мере сил. И пусть не упрекают себя за то, что не соблюдают все в полной мере.

- Есть ли отличие Великого поста от других трех постов в году? И в чем оно?
- В плане практики поста, думаю, нет. Но, кроме «домашнего» поста, мы проходим еще богослу-

Великий пост отличается от других постов тем, что меняется сама церковная жизнь — она наполняется особым духом покаяния — мы читаем Великий канон св. Андрея Критского; мы добровольно лишаем себя праздничной Литургии; причащаемся на Литургии Преждеосвященных Даров; по субботам мы особо поминаем наших усопших сродников, близких, знакомых. Те праздники, которые есть во время Великого поста, тоже уникальны, например, Торжество Православия.

Каждая неделя Великого поста наполнена глубоким смыслом — мы раскрываем значение Креста Господня для христианина, каждая неделя посвящена евангельскому событию или святому подвижнику. Сейчас самое время для того, чтобы обратить свое внимание на Евангелие, на толкование святых отцов, чтобы они стали нам ближе и понятнее. Самое время послушать проповедь,

которую говорит нам священник в храме. И через все это Господь, Который желает нам спасения, радости, счастья, Который ради нашего счастья принес Себя в Жертву, подаст нам что-то такое, в чем нуждаемся именно мы. Господь найдет способ нам помочь: разрешить те проблемы, которые стоят перед нами; дать ответы на те вопросы, которые мы задаем, но пока не можем найти ответа.

Господь становится нам намного ближе, нужно увидеть эту возможность благодаря Великому посту.

- Святые отцы называют Великий пост «весной души».
   Почему?
- Весна это определенное обновление, возрождение, новая жизнь. Это радость. Это возрождающееся буйство красок, ароматов все растет, зеленеет, благоухает.

Также и душа человеческая, которая борется со своими слабостями, дурными чертами, вредными привычками и которая хотя бы в малой степени провела эту работу над собой, ощутит внутри себя это преображение.

Светлые перемены внутри — это приятно, это радостно, это напоминает нам о том высоком достоинстве, которое Господь вложил в понятие «ЧЕЛОВЕК». И Господь Бог не возгнушался человечеством, воспринял на Себя наше естество.

И в тот момент, когда мы это осознаем, мы поймем, что есть вещи, которые нам делать просто пошло. Есть те дела, которые не соотносятся с тем великим званием, данным нам Богом, с тем, что Бог воплотился, став Богочеловеком.

И тогда мы начинаем меняться и вспоминаем о том, что Бог принимает нас и постоянно ждет нашего добровольного следования за Ним.

Беседовала Елена СЕРГЕЕВА





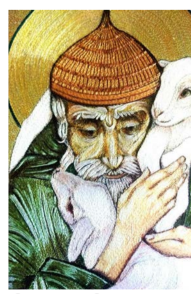
## МИР СПАСЕТ КРАСОТА ХРИСТОВА

Природа, окружающая нас, удивляет своей красотой и гармонией. Во всем виден смысл и закономерность. От мельчайшей травинки до бесконечно далеких галактик все подчинено закономерному развитию. Если взглянуть на живую клетку и попытаться вникнуть в те процессы, которые в ней происходят, то даже при всех достижениях научной мысли, человек остановится в недоумении и необходимости признать свою ограниченность в познании видимого мира. Это пример живой клетки, а если обратиться к человеку... Какая красота и гармония! Невольно вспоминаются слова Ф.М. Достоевского: «Человек есть тайна. Её надо разгадать, и ежели будешь её разгадывать всю жизнь, то не говори, что потерял время; я занимаюсь этой тайной, ибо хочу быть человеком». Подобную мысль выражает святитель Игнатий Брянчанинов в одном из своих писем: «Я был нелюбопытен, ко всему холоден. Но на человека никогда не мог смотреть равнодушно! Я сотворен, чтоб любить души человеческие, чтоб любоваться душами человеческими!» Преподобный Макарий Великий, которого при жизни называли «земным богом», за его великое милосердие к согрешающим, высказал такие слова: «Я не видел ни на Земле, ни на Небе такой красоты, как душа человеческая». Почему святые люди называют душу человека красотой, и как эту красоту увидеть?



Видимый и невидимый миры были созданы Творцом, поэтому они материальны. Даже Ангелы имеют свое тело, хотя оно и очень тонко, однако имеет тварную природу. Один Бог имеет природу, совершенно отличную от тварного, материального мира: «Бог есть Дух» (Ин. 4:24). Венцом творения является человек, единственно кто создан по Образу и Подобию Божию (См. Быт. 1: 26). Красота этого Образа и Подобия Божия, которая открывается чистому сердцу приводит к славословию Творца - первичной Красоты.

Посмотрим на растения, которые рядом с нами. Как тянутся они к свету и теплу, которые сполна дарит солнце. Если по-



Святитель Спиридон Тримифунтский

местить их в холодную комнату, лишенную света, то растения начинают чахнуть и в итоге погибают. Подобно и человек с младенчества ищет доброго и теплого отношения к себе со стороны окружающих его людей. При искренних чувствах самого человека он может встретить на своем жизненном пути друзей и теплое отношение окружающих.

Вот как отзывался о дружбе священноигумен Никон (Воробьев): «Относительно дружбы скажу, что ее ценили высоко и древние народы, и Св. Писание. Она имеет (мне так кажется) свои степени, как и вера и любовь; от еле тлеющей искры, до силы, способной передвигать горы, нагроможденные нашим себялюбием и топить их в море милосердия и терпения (ношения) недостатков другого я.

Страсть [влюбленность] не видит недостатков другого, поэтому (и по многому другому) она и называется слепою, дружба и любовь видят все, но покрывают их и помогают другу избавиться от них, преодолеть, подниматься со ступени на ступень. Дружбе так же присущ элемент любви, как свету — тепло. Потому-то филео (греч.) и означает любить и дружить. А в пределе, в Царстве Божии и любовь и дружба исчезают или сливаются в беспредельность любви Божией, как светильники при ярком солнце. <... > Но существует ли вообще дружба-то? Да! Вот и Некто назвал когото друзьями (фили), но при одном необходимом условии (см. Ин. 15, 14: Вы друзья Мои, если исполняете то, что Я заповедую вам). Выполнение этого условия таинственно сочетавало делателей в един дух со Сказавшим и делало их друзьями Ему и друзьями между собою. Это — опыт. Но мешают нам осуществлению подобной дружбы наши страстишки, из-за которых мы готовы охладеть, поссориться и даже вовсе порвать дружбу».

Добродетели суть средина: так мужество находится посреди страха и наглости; смиренномудрие посреди гордости и человекоугодия; так же и благоговение - посреди стыда и бесстыдства; подобно сему и прочие

добродетелями.

#### Преподобный авва Дорофей

Очевидно, есть причины, из-за ния между людьми могут расстроиться и совсем исчезнуть. Что же это за причины? Это хороший повод заглянуть человеку в свою душу и честно испытать свою совесть. Внимательное самоиспытание при свете Евангельских заповедей, которое можно назвать самопознанием, непременно покажет множество духовных язв. которые нуждаются в исцелении.

добродетели.

Что же это за луховные язвы. мешающие человеку обрести мирное состояние души? Это

Вот как об этом говорит авва которых дружественные отноше- Дорофей (VI в.): «Добродетели суть средина, <...> царский путь. Поэтому и сказано в Писании: да не уклонишися ни на десно, ни на лево, но путем царским ходи (Втор. 5,32; 17, 11). <...>Зло само по себе есть ничто, ибо оно не есть какое-либо существо и не имеет никакого состава. Нет. но душа, уклонившись от добродетели, делается страстною и рождает грех, потому и томится им, не находя в нем (для себя) естественного успокоения. <...>

ность, лукавство, обман, ложь,

лицемерие, тщеславие, само-

любие, гордость и пр. Эти ду-

ховные язвы еще называют гре-

ховными страстями, которые

мучают и уродуют человеческую

душу. Страсти, по учению свя-

тых отцов, есть искажение до-

брых качеств души, эти добрые

душевные качества называют

То же самое видим и в телесной болезни: когда кто живет беспорядочно и не бережет здоровья, то происходит избыток или недостаток (чего-нибудь в теле), и потом человек делается от сего больным: а прежде этого вовсе не существовало болезни, и она не была когда-либо чем-нибудь самобытным, и опять, по исцелении тела, болезнь уже вовсе не существует. Так точно и зло есть недуг души, лишившейся свойственного ей и по естеству ей принадлежащего здравия, которое есть добродетель.

Потому мы и сказали, что добродетели суть средина: так мужество находится посреди страха и наглости; смиренномудрие посреди гордости и человекоугодия: благоговение - посреди стыда и бесстыдства; подобно сему и прочие добродетели». (Преп. авва Дорофей. Душеполезные поучения. Поучение 10).

Именно страсти и порождаемые ими грехи (то есть осуществление страстей делом, словом, мыслию) являются той непреодолимой стеной, закрывающей душу человека от познания истинной Красоты.

Для исцеления человека от этих духовных язв, для восстановления человеческой природы от первородного повреждения и спасения человека от тленности, страстности (полверженности холоду, голоду, усталости), смертности потребовалось Боговоплощение. Причина этого - любовь Бога к человеку: «Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную. Ибо не послал Бог



Сына Своего в мир, чтобы судить мир, но чтобы мир спасен был чрез Него» (Ин. 3:16-17).

Происходит уникальное явление: Второе Лицо Пресвятой Троицы Бог-Сын вочеловечивается от Духа Святого и Пресвятой Девы Марии. Господь наш Иисус Христос является Богочеловеком, в Нем Божественная и человеческая природы соединяются неслитно, неизменно, нераздельно, неразлучно (По определению IV Вселенского (Халкидонского) Собора).

Подвигом Своей земной жизни, Крестными страданиями, смертью и Воскресением Господь Иисус Христос восстановил Человеческую природу в первозданной своей Красоте в Самом Себе, сделав ее нетленной, бесстрастной, бессмертной. (IV в.): «Бог благ и бесстрастен, и неизменен. Если кто, признавая благословенным и истинным то, что Бог не изменяется, недоумевает, однако же, как Он (будучи таковым) о добрых радуется, злых отвращается, на грешников гневается, а когда они каются, является милостив к ним; то на это надобно сказать, что Бог не радуется и не гневается, ибо радость и гнев суть страсти.

Нелепо думать, чтобы Божеству было хорошо или худо изза дел человеческих. Бог благ и только благое творит, вредить же никому не вредит, пребывая всегда одинаковым; а мы, когда бываем добры, то вступаем в общение с Богом — по сходству с Ним, а когда становимся злыми, то отделяемся от Бога — по несходству с Ним.

«Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную. Ибо не послал Бог Сына Своего в мир, чтобы судить мир, но чтобы мир спасен был чрез Него» (Ин. 3:16-17).

преподобный авва Дорофей

Господь наш Иисус Христос предлагает приобщиться этому Дару любому, кто уверует в Него и примет Крещение (См. Мк. 16:16). По этой причине Господа Иисуса Христа называют еще Новым Адамом и Родоначальником нового человечества (1 Кор. 15:45,47). Именно во Христе в полной мере явились качества исцеленной Человеческой природы, которая была у первозданного Адама до грехопадения.

Какие же это качества? Апостол Павел приводит их в своем послании к Коринфянам: «Любовь долготерпит, милосердствует, любовь не завидует, любовь не превозносится, не гордится, не бесчинствует, не ищет своего, не раздражается, не мыслит зла, не радуется неправде, а сорадуется истине; все покрывает, всему верит, всего надеется, все переносит. Любовь никогда не перестает» (1 **Кор. 13:4-8)**, и в послании к Галатам: «Плод же духа: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание» (Гал. 5:22-23). Эти качества, которые также раскрыты в заповедях Евангелия, являются качествами исцеленной Человеческой природы или свойствами Нового человека. Вероятнее всего, именно об этой Красоте говорил Федор Михайлович Достоевский, высказывая свою знаменитую фразу: «Красота спасет мир».

Господь Иисус Христос открыл тайну Бога, которую человек так и не смог самостоятельно познать: Бог есть Любовь (1 Ин. 4:16), полная и абсолютная. Бог любит всех олинаково: «Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных» (Мф. 5:45). Бог неизменяем, Он всегла одинаков - это догматическая истина. Как же тогда относиться к таким словам Священного Писания, что Бог гневается или радуется по отношению к человеку? Прекрасно объясняет это преподобный Антоний Великий Живя добродетельно — мы бываем Божиими, а делаясь злыми — становимся отверженными от Него; а сие не то значит, чтобы Он гнев имел на нас, но то, что грехи наши не попускают Богу воссиять в нас, с демонами же мучителями соединяют.

Если потом молитвами и благотворениями снискиваем мы разрешение во грехах, то это не значит, что Бога мы ублажили и Его переменили, но что посредством таких действий и обращения нашего к Богу уврачевав сущее в нас зло, опять соделываемся мы способными вкушать Божию благость; так что сказать: Бог отвращается от злых, – есть то же, что сказать: солнце скрывается от лишенных зрения». (Преп. Антоний Великий. Наставления о доброй нравственности и святой жизни, в 170 главах, гл. 150).

Именно потому, что Бог есть Любовь, был совершен такой путь спасения человека - Крестная смерть и Воскресение. Апостол Павел говорит о Господе Иисусе Христе: «Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной. Посему и Бог превознес Его и дал Ему имя выше всякого имени, дабы пред именем Иисуса преклонилось всякое колено небесных, земных и преисподних, и всякий язык исповедал, что Господь Иисус Христос в славу Бога Отца» (Фил. 2: 5-11).

На Кресте были явлены Любовь и Смирение, призывающие людей откликнуться на этот Подвиг. В Евангелии мы читаем: «И когда Я вознесен буду от земли, всех привлеку к Себе. Сие говорил Он, давая разуметь, какою смертью Он умрет» (Ин. 12:32-33). Евфимий Зигабен (XI-XII вв.) так объясняет эти слова: «Если Я буду поднят на Крест, то всех,

принявших веру, привлеку к Себе посредством этой веры. И действительно, поднятый на Крест, Иисус Христос привлек к Себе сначала разбойника, затем сотника и других бывших вместе с ним стражей, и с этого времени начал это привлечение.

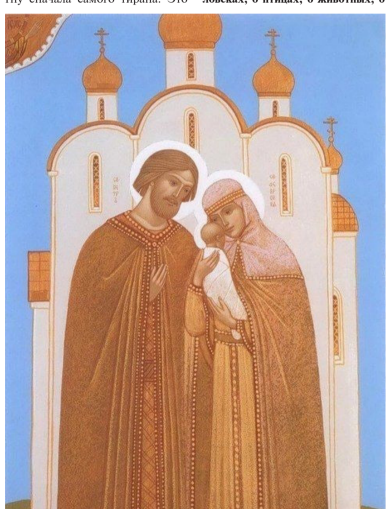
рели это сокровище, которое сокрыто в душе человеческой по слову Евангелия: «Царствие Божие внутрь вас есть» (Лк. 17:21).

Вот как об этом говорит преподобный Исаак Сирин (VII в.): «И что такое сердце милующее?»

Господь Иисус Христос открыл тайну Бога, которую человек так и не смог самостоятельно познать: Бог есть Любовь (1 Ин. 4:16), полная и абсолютная. Бог любит всех одинаково: «Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных» (Мф. 5:45).

Привлеку находящихся под властью тирана, так как низвергну сначала самого тирана. Это

И сказал: «Возгорение сердца у человека о всем творении: о человеках, о птицах, о животных, о



#### Святые Пётр и Феврония Муромские

привлечение в другом месте Иисус Христос назвал расхишением. говоря: «Како может кто внити в дом крепкаго и сосуды его расхитити, аще не первее свяжет крепкаго, и тогда дом его расхи-тит?» (Мф. 12, 29) Хотя выше Он сказал: «Никтоже может приити ко Мне, аще не Отец пославый Мя привлечет его» (Ин. 6, 44), а здесь говорит: «Вся привлеку к Себе». Но в этом нет противоречия: здесь Иисус Христос присваивает Себе то, что свойственно Богу Отцу, показывает, что все у Них общее, и таким образом доказывает Свое равенство с Бо-гом Отцом». Поэтому в церковных песнопениях поется: «Крест красота Церкви» (Светил. в службе Воздвижения).

Единственно Красота Любви может найти отклик в любой, даже самой ожесточенной душе и дать начало к возрождению. И многие, очень многие, кто откликнулся на этот призыв, об-

демонах и о всякой твари <...> и не может оно вынести, или слышать, или видеть какого-либо вреда или малой печали, претерпеваемых тварью. А посему и о бессловесных, и о врагах истины, и о делающих ему вред ежечасно со слезами приносит молитву, чтобы сохранились и очистились, а также и об естестве пресмыкающихся молится с великою жалостью, какая без меры возбуждается в сердце его по уподоблению в сем Богу» (Преп. Исаак Сирин. Слова подвижнические. Сл. 48).

А авва Агафон (IV в.) так говорил: «Если б возможно было мне взять тело у кого-либо из прокаженных и передать ему мое, то сделать это было бы для меня наслаждением».

Такова совершенная любовь. (Свт. Игнатий Брянчанинов т.6 Отечник). Тех людей, которые путем правильной духовной жизни стяжали плоды Святого Духа, святая Церковь именует препо-

добными, по причине усвоения ими тех качеств, которые в высшей степени делают их подобными Богу. Это состояние еще называют обожением, и к нему призывается любой христианин по заповеди Христовой «будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный» (Мф. 5:48).

Лля начала луховной жизни человеку требуется (по наставлению преподобного Серафима Саровского) решимость руководствоваться в своей жизни заповедями Евангелия и желание бороться со своими страстями. Необходимость такой борьбы и очищения так объясняет преподобный Исаак Сирин: «Нет способа возбудиться в душе Божественной любви, <...> если она не препобедила страстей» (Преп. Исаак Сирин. Слова подвижнические. Сл. 55). При таком настроении и искренним покаянным обращении ко Господу Иисусу Христу человек постепенно начинает видеть свои грехи. Вот как об этом говорит преп. Петр Дамаскин (XII в.): «Первым признаком начинающегося здравия души является видение грехов своих, бесчисленных как песок морской». На этом пути человек видит непрестанную Помощь Божию и постепенное умиро-творение своей души от мятежа страстей. Это постепенное очищение души приводит человека к обретению здравия духовного по заповеди Христовой: «Блаженны чистые сердцем, ибо они Бога узрят» (Мф.5:8). Учение о правильной духовной жизни было изложено святыми отцами в их аскетических творениях. Одно из собраний творений преподобных отцов даже было названо по-гречески «Филокалия», что переводится как «любовь к красоте» или «лю-бовь к прекрасному» и получило название «Добротолюбие». Конечно, многие советы из этих книг давались людям высокого духовного развития и к нам малоприменимы. Но, по милости Божией, был явлен человек, который переложил писания древних святых на язык. доступный нашему времени и нашему духовному состоянию. Это - святитель Игнатий Брянчанинов, духоносность которого засвидетельст-вовали многие подвижники, близкие нам по времени. Его творения - прекрасное руководство в духовной жизни, показывающее правильный путь духовного развития.

Имея искреннее желание обрести спасение своей души, которое заключается в исцелении от греховных страстей, и твердое упование на милосердие Божие, человек обретает благую надежду и ясный смысл своей жизни, которая не оканчивается земным существованием, но простирается в Вечность. Спасение человека есть великая тайна Божия, и это спасение касается каждого, потому что Христос «есть Спаситель всех человеков» (1 Тим. 4:10). Господь наш Иисус Христос сделал все для нашего спасения, наше дело - открыть Ему дверь нашей души покаянием: «Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему, и буду вечерять с ним, и он со Мною» (Откр. 3:20).

> Протоиерей Алексей ПОРЯДНЫЙ



Семя приносит жизнь, росток взращивает силу, ветви раскидывают свою тень, а цветы оживляют символичность. С древних времен люди украшали цветами не только свои жилища, но и храмы. Все христиане знают, что в православных храмах и церквях часто можно увидеть живые цветы. Однако немногие осознают, что цветы внутри святилищ — это не просто привлекательное дополнение.

Храмовый флорист — это редкая профессия, для которой требуется не только умение работать с цветами, но и глубокое знание правил и канонов церковной обшины.

Так в чем же заключаются особенности храмовой флористики? И какое значение придается цветам во время Богослужения?

Поговорим об этом с учащейся III курса иконописного отделения Калужского Духовного училища –

Марией НАЙДЫШ.



### НЕБЕСНОЕ СЛУЖЕНИЕ ЦВЕТОВ

- Мария, как давно Вы украшаете храмы цветами?
- В Калуге я украшаю храмы уже около трех лет. Когда я поступила в Калужское духовное училище, меня привлекло украшение храмов живыми цветами (помимо иконописи). Сначала это была небольшая помощь женщинам, которые уже давно занимаются этим делом. Но теперь я занимаюсь этим самостоятельно, меня часто просят украсить храм, особенно к большим празлникам.
- А до этого Вы никогда не интересовались храмовой флористикой?
- Цветы я люблю с детства, особенно мне нравилось ездить с родителями на природу и собирать букеты в полях. Я даже пыталась собирать гармоничные букетики для мамы и подруг на различные праздники. А что касается флористики в храме, я давно тяготею к этому. Мне было около четырнадцати лет, когда в храме моего родного города я часто наблюдала за женщиной, украшающей иконы к торжествам. Имея лишь начальное представление о флористике, я осмелилась и подошла к своему батюшке (настоятелю храма) с просьбой разрешить мне украсить икону к празднику. Батюшка позволил, и я сделала свое первое храмовое украшение.
- Маша, подскажите, как выбираются цветы для украшения храмов, это могут быть любые цветы или определенные виды и сорта?
- При выборе цветов для составления композиций в храме необходимо обратиться к «Бого-

служебным указаниям», которые содержат конкретные рекомендации. Согласно Уставу, некоторые праздники требуют определенных растений. Основной аспект при создании композиций — это соответствие цвета праздника одежде священнослужителей и элементам украшений в храме.

На Пасху и в дни памяти мучеников используется красный цвет. Белый цвет используется в день Рождества Христова, Богоявления, Сретения, Преображения и Вознесения Господня, на Лазареву субботу, а также в дни почитания Небесных Сил бесплотных. Зеленый цвет — на Входе Господнем в Иерусалим, в дни Троицы и памяти преподобных. Голубой цвет — на Богородичных праздниках. Фиолетовый цвет — на Животворящих Крестовых праздниках.

В рождественское время, в целях традиции, храмы украшаются флористическими композициями, созданными на основе еловых веток. А во время праздника Входа Господня в Иерусалим используются ветви пальмовых деревьев, что в славянской культуре также называется «Вербным воскресеньем». Пальма является символом триумфа и приветствия, с которыми народ встречает своего царя. Но на славянских землях нет возможности выращивать пальмы. Поэтому пальмовые ветви были заменены на цветушую вербу. Верба – единственное растение, которое расцветает повсюду в нашей стране даже ранней весной.

— Цветочное убранство современных храмов иногда поражает своим великолепием, но можно ли сказать, что цветы в храме — это больше, чем просто украшение?

– В храме цветы имебольшое значение, не только как украшение, но и как жертва Богу и проявление уважения к святым, изображенным на иконах. Действительно, флористическое убранство современных храмов восхищает присутствующих, но при этом оно напоминает верующим о рае и красоте Царства Небесного. Однако не следует забывать,

ны, чтобы не отвлекать прихожан от молитвы, следует стремиться к гармонии, чтобы основное внимание оставалось на святынях, а цветы были лишь второстепенным элементом.

Также необходимо учитывать запах цветов, который должен быть следуанным утобы не пере-

что храм — это не оранжерея, а

цветы не главный элемент его ин-

терьера. Флористические акценты

не должны заслонять собой ико-

Также необходимо учитывать запах цветов, который должен быть сдержанным, чтобы не перебивать аромат ладана. Поэтому, например, такой важный цветок, как лилия, символизирующая чистоту и подходящая для Богородичных праздников, используется строго определенных сортов. Флористические композиции не должны мешать священнослужителям во время Богослужения, а также не должны создавать неудобств для прихожан, которые желают приложиться к иконам.

- Я много раз наблюдала, что цветочные композиции в храмах долго сохраняют свою свежесть.
   Тут есть какой-то секрет?
- На самом деле, особых секретов нет. Цветы ставятся в оазис это подпитывающая среда для них. Часто выбираются самые стойкие цветы это гвоздики и хризантемы.
- Можно ли использовать искусственные цветы при украшении храмов?
- Нет, такие цветы не используются. Зато во время самых больших праздников на Рождество или на Пасху я добавляю еще какие-нибудь элементы: крашеные шишки, колосья, имитацию пасхальных яиц, но не более того.
- Я слышала, что среди цветов есть своеобразная «иерархия». Цветы главного ряда, так называемые «царственные» это, например, роза или лилия. Затем, например, гвоздики. И третий ряд мелкие цветы. Так ли это и можно ли ради экономии создать композицию полностью из мелких цветов?
- Да, действительно существуют три ряда цветов. Цветы всех этих трех рядов нужны, они дополняют друг друга в общей композиции. Я считаю, что во время украшения храма экономия неоправданна, ведь мы делаем это для Бога, а для Бога все самое лучшее.

 А в какие праздники украшать храмы особенно сложно?

- Для меня это Рождество и Пасха. В эти праздники всегда хочется украсить и паникадило, и Царские врата. Работы в такие дни очень много; закреплять громоздкие конструкции сложно, но, слава Богу, всегда находятся помощники.
- Маша, скажите, а Вы занималась украшением свечей и созданием букетов к Таинству Венчания, наверное, это очень интересно?
- —Да, это действительно увлекательно! Перед Таинством Венчания я беседую с парой, чтобы лучше понять их желания, и предлагаю им наиболее подходящие варианты. Важно, чтобы свечи и букет гармонично сочетались с нарядом невесты, создавая идеальный образ. Цветы, ленты, мерцающие бусины все элементы должны быть гармоничными и естественными.
- Есть ли у Вас какие-то собственные стили оформления цветочных композиций?
- Для меня каждое оформление особенное, я стараюсь вложить в него всю свою душу, подходить к работе творчески, чтобы прославить Господа самыми лучшими проявлениями моего таланта.

— Маша, скажите, ведь у Вас нет какого-то специального образования «храмовый флорист», хотели бы Вы его получить, узнать еще больше об этой профессии?

– Да, специально на флориста я не училась, но думаю было бы очень полезно и интересно посетить курсы опытных храмовых флористов. Научиться можно всему, если есть желание. Я постоянно чувствую себя в процессе обучения, смотрю в интернете мастер-классы, читаю специальную литературу. Храмовая флористика - это долгий процесс. Главное — нужно ощущать в себе призвание к этому. Можно научиться флористике, как, к примеру, учатся люди для работы в цветочном магазине. Но церковный флорист должен понять для чего, для Кого он это делает. А делает он это для Бога.

В настоящее время я учусь на иконописца, это занимает большую часть моего времени. Но в будущем мне бы хотелось пройти полноценные курсы обучения по храмовой флористике.

 Мария, спасибо большое за беседу! Желаем Вам неиссякаемого потока творческих идей, исполнения задуманных планов и помощи Божией!





### ПРАВОСЛАВНОЕ ОТНОШЕНИЕ К ЖИВОТНЫМ

«Тварь с надеждою ожидает откровения сынов Божиих, потому что тварь покорилась суете не добровольно, но по воле покорившего ее, в надежде, что и сама тварь освобождена будет от рабства тлению» (Рим 8:19–22).

Комментируя эти строки, святитель Лука пишет: "Вся тварь жила бы в свете и радости, если бы грехопадение Адамово не изменило судьбу мира <...> и в наставших печальных судьбах жизни она, по греховной воле Адама, которому Бог подчинил ее, подпала суете, нестроениям и страданиям". (Святитель Лука (Войно-Ясенецкий). Дух, душа и тело. М.—Клин, 2003. С. 125-126)

Из этого многие священники делают вывод о том, что мы перед животными в неоплатном долгу.

Зверушки, птицы и вся Божия тварь получили болезненные и смертные тела из-за греховных поступков первых людей! В отличие от них, животные перед Богом ни в чем виноваты не были!

В первозданном раю животные существовали (из Священного Писания известно, что Адам давал им имена (Быт 2:19—20)), причем сотворены они были задолго до появления на свет человека. А все сотворенное до грехопадения людей, как известно, было нетленным! Следовательно, бессмертны были и животные. Так почему же в прежнем раю живые существа, которые не являются "образом и подобием Бога", были, причем нетленными, а в раю будущем их быть не должно? Попытки объяснить подобное тем, что, мол, животные нужны были вначале для помощи людям в быту, — абсолютно безосновательны по той простой причине, что Адам и Ева в раю ни в чем не нуждались: ни в охране жилища, ни в истреблении мышей, ни в том, чтобы пахать землю. А среди продуктов, разрешенных им в пищу, согласно Священному Писанию, никак не фигурировало мясо.

Святой архиепископ Лука Войно-Ясенецкий для доказательства верности своих воззрений приводит цитаты из Священного Писания: "Излию от Духа Моего на всякую плоть" (Иоил. 2:28); "нетленный Твой дух пребывает во всем" (Прем. 12:1). Из этого архиепископ Лука заключает, что "дух животных <...> не может быть смертным, ибо и он — от Духа Святого".

Что же будет с Божией тварью дальше? А дальше, на новой, обновленной Земле, согласно Священному Писанию, "волк и ягненок будут пастись вместе; и лев, как вол, будет есть солому" (Книга Пророка Исаии, 65:25).

По слову святителя Луки: "Бессмертие для твари не будет иметь того значения, что для человека.

Ее примитивный дух не может бесконечно развиваться и нравственно совершенствоваться. Жизнь вечная для низкой твари будет лишь тихой радостью в наслаждении светозарной природой и в общении с человеком, который уже не будет мучить и истреблять ее". (Святитель Лука (Войно-Ясенецкий). Дух, душа и тело. С. 126.)

Каким должно быть отношение христиан к животным, лучше всего видно на примере православных святых. Преподобный Серафим Саровский возле своей землянки устраивал настоящую столовую для лесных зверушек. К нему приходили зайцы, лисицы, белки и даже медведь. Отцу Серафиму не только не могло прийти в голову наставить на них ружье, но он не был и равнодушен к их бедам, никогда не отказывал им в хлебе.

По молитве преподобного Сергия Радонежского был исцелен слепой медвежонок, которого к его избушке принесла медведица.

Старец Герасим Иорданский извлек занозу из лапы льва. Зверь после этого всю жизнь смиренно трудился со святым и скончался на его могиле...

Многие афонские старцы разговаривали с животными, как с людьми. Почитали даже пауков и змей

Безусловно, отношение к животным нельзя доводить до уров-

ня поклонения им. Недопустимо, скажем, тратить большие деньги на всевозможные стрижки и маникюры для своих питомцев, покупать им дорогую одежду и т. д. Нехорошо сажать их за стол вместе с людьми как членов семьи. Животные должны занимать среди людей подобающее им место, и Православие на это указывает.

Но если имеется возможность помочь несчастным бедолагам, то христианин это сделать обязан. Непозволительно верующим во Христа пройти мимо голодного котенка или сбитого машиной, но еще живого щенка!

Милосердие — неотъемлемая часть нашей веры. Человек с каменным сердцем по определению не может войти в Небесную Обитель, причем сострадание не бывает избирательным. Нельзя любить людей и в то же время презирать остальную Божию тварь. В противном случае такое "милосердие" фальшиво; а человеку в этом случае стоит честно ответить себе на вопрос: а есть ли в нем Любовь вообще? Или он только делает вид, что способен любить?

Владимир КУЗИН

Материал подготовлен по статье из альманаха «Альфа и Омега», 51, 2008



#### волчья нежность

Наверное, вам трудно поверить, что волки способны создавать прекрасные семьи, часто на всю жизнь. И при этом волки-супруги очень нежные родители. А ведь в представлении многих волки — всего лишь свирепые хищники.

Волчица-мама заранее готовит в глухом месте мягкое и удобное ложе для своих будущих детей. Рождаются малыши, подобно щенятам, слепыми и беспомощными. Поэтому волчица постоянно нянчится с ними и нежит каждого волчонка, предупреждая толчки и падения.

Пока волчата маленькие, любящая мать ни на минуту не оставляет их одних. И тогда отец становится единственным кормильцем большой семьи. Обычно в ней бывает до восьми волчат. Даже если летом можно удачно охотиться рядом с логовом, волк-отец уходит за добычей подальше. Он от рождения знает, что к своему дому не нужно привлекать внимания других зверей.

В отсутствие отца-защитника волчица старательно охраняет своих малышей. Для этого ее память хранит все нужные навыки и осторожность. Волчица всегда вовремя заметит в окрестности подозрительные следы или учует опасный запах человека. Ведь у нее очень чуткий нюх. Мама хорошо знает, что с запахом охотника в семью может прийти беда. Поэтому она немедленно возьмет детей по-собачьи за загривок и одного за другим перетащит в другое, более безопасное место. И при этом такой способ «транспортировки» не причиняет им боли.

Когда волчата достигают двухмесячного возраста, родители начинают их обучать охотничьим приемам. Они уходят с детьми от логова и нередко больше к нему не возвращаются.

Автор-составитель рассказов: зоопсихолог и писатель Татьяна ЖДАНОВА

#### ЗАКОН АИСТОВ

Еще древние греки заметили, что аисты отличаются особенно старательным уходом за немощными птицами в своей стае. Они кормят их и не допускают, чтобы родители в чем-то испытывали нужду. Больше того, если у аиста от старости вылиняли перья, то молодые птицы, обступив отца, согревают его своими крыльями.

Не оставляют аисты престарелых родных и тогда, когда предстоит дальний перелет в теплые края. В полете молодежь крыльями поддерживает с обеих сторон своих обессилевших родителей.

Вот поэтому в далекие былые времена вместо выражения «воздать за благодеяния», говорили «отбуселить» — буселем на Руси тогда звался аист. А обязанность детей заботиться о своих престарелых родителях даже называли законом аистов. И нарушение этого закона считалось несмываемым позором и большим грехом.

#### СПАСЕНИЕ КОТЕНКА

Есть немало фактов о том, как собаки помогают друг другу или попавшим в беду людям. Гораздо меньше известны истории, когда собаки спасают какое-нибудь другое беспомощное животное. Но тем не менее, такое тоже не редкость.

Вот послушайте рассказ очевидца. Речь в нем идет о собаке, которая из сострадания возвратила к жизни тонувшего в реке котенка.

Вытащив малыша из воды, она принесла его к стоявшему на берегу человеку. Однако тот оказался хозяином котенка, который пришел сюда с намерением утопить бедняжку в реке.

Жестокосердный мужчина повторил свою попытку. И собака снова спасла котенка, но уже не потащила к нему спасенного.

Она поплыла с несчастным детенышем в зубах к другому берегу — к своему родному дому. Собаку сносило быстрым течением, она захлебывалась — ведь слишком сжав зубы можно было придушить котенка.

Но бесстрашное животное сумело-таки преодолеть опасную реку.

С мальшом в зубах собака явилась на кухню дома своего хозяина и положила мокрый комочек возле теплой печи. С той поры животные стали неразлучны.



## OCH BATTO

Много внимания в христианской аскетике уделяется борьбе со страстями и взаимоотношениях с ближними. Однако не все православные люди вспоминают о таком понятии, как христианское отношение к животным. Каким оно было в раю, каким стало по вине грехопадения и каким оно должно быть на самом деле?

Три вопроса на данную тему были заданы двум священнослужителям Калужской епархии: руководителю отдела религиозного образования и катехизации – иерею Владимиру БЕЛОНОЖКО И председателю комиссии по защите окружающей Калужской митрополии – иерею Александру ЗЕМЦОВУ.

Адам в раю заботился о животных, какое значение это имело для самого человека?

#### иерей Владимир Белоножко:

- О жизни человека в раю нам известно крайне мало. Единственный источник информации об этом периоде находится в первых главах книги Бытия. Мы не можем сказать положительно о том, что человек заботился в это время о животных, поскольку мир был настолько гармоничен и «прекрасен весьма», что каждое творение было в безопасности, в состоянии отличном от нынешней действительности.

ведь была дана человеку: не вкушать с Дерева познания добра и зла. (Бытие, гл.2:16-17)

Первую заповедь Адам исполнял до грехопадения. Она заключалась в возделывании Рая, заботе о животных и наречении им имен. Адам видел сущность каждого животного и давал им соответствующее имя.

Преподобный Максим Исповедник пишет: «Первый человек был призван воссоединить в себе всю совокупность тварного бытия». То есть через себя человек (первый Адам) должен был воссоединить весь тварный мир с Богом.

ная власть некоторых праведных над стихиями или над зверями есть принадлежащее человеку право владычества, данное ему при творении, потерянное им в грехопадении и уже в виде чудодейственного дара получаемое избранными силою веры, добродетели и благодати.

- Какое значение имеет для человека забота о животных после грехопадения?

#### иерей Владимир Белоножко:

После изгнания Адама из

ли святых отцов, это бедственное положение полностью лежит на совести человека.

#### иерей Александр Земцов:

 Когда грех вошел в душу человека, то первообраз Божий в человеке исказился и сделал его лушу страшной для всех животных, и животные теперь принужденно служат ему.

Об этом очень хорошо говорит святитель Филарет Дроздов:

«Да страшатся и да трепещут вас. Сего не было в благословении, данном Адаму: он был владыкою твари, но не страшным. Когда же внутреннее достоинство человека уже не покоряет ему тварей, Бог обуздывает их страхом. Сей страх освобождает нас от опасностей со стороны сильнейших, нежели мы, животных и заставляет их служить нам; но, пользуясь сими преимуществами, мы должны воспоминать, колико ужасен грех, когда грешник в самом благословении Божием страшен. А если иногда звери и выходят из сего страха, мы также не должны обращать сего в предосуждение ных, которые чувствовали рядом с ними благоухание рая и потому не боялись их, но, напротив, своей лаской и добротой скрашивали суровую подвижническую жизнь угодников. Так, преподобный Герасим, сжалившись над повредившим лапу львом, приобрел себе верного друга в лице этого хишника.

Мы замечаем: когда человек долго живет вместе с домашним животным, они часто становятся похожими друг на друга. В человеке обнаруживаются черты его любимого кота или собаки. и, наоборот, питомцы походят на хозяев. Так, рядом со святым Герасимом, и лев стал «святым», позаимствовав многие черты хозяина: совестливость и, конечно же, верность. Предание нам говорит, что лев погиб на могиле своего хозяина, не вынеся тоски от разлуки.

Итак, смысл и польза заботы человека о животных состоит в том, что человек тем самым восстанавливает одну из граней рая на земле, когда нет смерти, а люди в мире с Богом и со всем миром, ведут спокойную тихую беседу: кот мурлычет, пес виляет хвостом, лошадь, лев, «всякое дыхание» (Пс. 150:3) своей взаимной любовью хвалит Господа.

#### иерей Александр Земцов:

Есть такие примеры в Священном Писании. В Новом Завете есть упоминание о том, что апостола Павла, когда он собирал хворост, укусила змея, но не причинила ему такого вреда, какой могла причинить другому человеку (Деяния, гл.28:3-6). Потому что, видя в душе апостола Божью благодать и первообраз, змея узнала в нем первозданного Адама.

Есть примеры из житий святых. Преподобный Серафим Саровский, кормил медведя с руки, и медведь ему вреда не причинял. Преподобный Сергий Радонежский часто с радостью тоже встречал медведя на пороге своей кельи. У преподобного Макария Великого был друг лев – он даже жил со святым, общался с ним, радовался ему, но не причинял никакого вреда, потому что видел в нем первообраз той благодати, которая была у Адама в Раю.

Позиция Русской православной Церкви во взгляде на экологию заключается в утверждении господства человека над природой, закрепленной в заповеди, возложенной на него Богом - владеть, возделывать и охранять райский сад. Человек, как венец творения и высшее создание Творца, призван к ответственному отношению к низшему творению, заботе о нем.

состояние (соединение с Богом) соединяет и весь этот мир. Каждая травинка, каждое животное, каждое насекомое - все, что существует в этом мире, соединяется с Господом через человека. Бог заботится о каждом существе в этом мире, питает его Своей благодатью, и все на свете движется и существует только Его любовью и благодатью.

Беседовала



Каждый человек имеет своё задание на земле. Каждый листик, каждая травинка, каждый цветочек имеют задание, которое должны исполнить. Мы трудимся, но Бог решает, что и как будет в нашей жизни. И когда мы благодарим Его за своё положение, тогда у нас всё получается. Нет ничего незначительного, всё важно!

#### старец Фаддей Витовницкий

Однако, мы знаем из Писания, что человек имел общение с животными. Когда по повелению Бога все живые существа пришли в рай для того, чтобы поклониться Адаму, а он каждому из них нарек имена (Бытие, гл.2:19). Это символизировало вступление в обладание ими. Святитель Иоанн Златоуст сравнивает этот акт с традицией наречения имен рабам, когда они становились на службу новому хозяину. Однако, среди всех животных для Адама не нашлось соответствующего помощника, полобного ему. Тогда Творец создал Еву – второго человека.

Так, мы можем сказать, что общения с животными не достаточно, для того, чтобы человек полностью исчерпал свою потребность к общению и любви. Потому верно и глубоко выразил христианскую мысль современный поэт в строках: «Человеку нужен человек».

#### иерей Александр Земцов:

 Госполь дал Адаму в Раю две заповеди. Первая заповедь - это владеть всеми животными, рыбами, птинами небесными, галами. которых Господь создал, говоря такие слова: сотворим человека по Образу и по Подобию Нашему, да владеет над всеми зверями. (Бытие, гл.1:26) И вторая запо-

Первому человеку предстояло соединить Небесное с земным, и наоборот.

Все звери в Раю служили Адаму и между ними не было вражды. Звери, видя благодатную основу человека, видя его первообраз, не причиняли ему вреда. После грехопадения, как пишет преподобный Феодорит Кипрский: «Что после греха и звери вышли из-под власти человека, а прежде были пол властью, и признавали свое рабство, - об этом свидетельствует прародитель наш Адам, нарекший имена всем животным. Он не боялся их, не бежал от них и не потерпел никакого вреда. О сем же свидетельствует и второй родоначальник людей, блаженный Ной, который в своем ковчеге был пастырем не только кротких, но и самых диких животных, и в продолжение целого года тех и других держал вместе. и плотоядных заставлял питаться травой. О том же свидетельствует и великий Даниил, брошенный в ров ко львам, но поразивший их сиянием своей добродетели и приведший их в трепет чертами образа Божия. В образе они видели светлое и блистательное отражение Первообраза, а потому признавали свое рабство, укротили свою свирепость, думая видеть в Данииле Адама, который до грехопадения нарекал их имена». И действительно, чудес-

рая, весь мир, подчиненный человеку, постигла та же участь: он потерял возможность непосредственного общения с Богом. По мысли св. Исаака Сирина в раю человек источал особое благоухание, являл лицо Самого Бога, будучи с Ним непосредственно соединенным. Когда человек отделился от Бога, животные перестали видеть в Адаме своего царя и хозяина, обезумили и стали поедать друг друга, в мире стал царствовать закон смерти, прекрасно описанный английским ученым Чарльзом Дарвином: «сильный поедает слабого».

Некоторые животные все же остались в подчинении у человека, которые стали ему помогать выживать в мире, из которого человек попытался изгнать Бога своей греховной волей. Этих животных человек стал использовать в своих целях.

Животные, разделившие с человеком его печальную судьбу, не перестали быть связаны с человеком, но эти отношения были и остаются жестокими, соответственно состоянию вышедшего из равновесия мироздания: «Вся тварь совокупно стенает и мучится доныне» (Рим. 8:22). По мыс-

благословения Божия, но в осуждение себя самих.

- Какие примеры из жизни святых наиболее ярко раскрывают смысл и пользу для человека, когда он проявляет заботу о животных?

#### иерей Владимир Белоножко:

 Второй Алам — Иисус Христос Своей жизнью, смертью и славным Воскресением преодолел закон греха, который царствовал в мире после отпадения человека. Согласно Евангелию от Марка, Спаситель после крещения на Иордане отправился в пустыню «и был со зверями» (Мк. 1:13), то есть через Свою победу над сатаной Он возобновил те отношения подчиненности зверей человеку, в каких все животные находились по отношению к еще безгрешному Адаму.

«Дивен Бог во святых Своих» (Пс. 67:36): в жизни святых это проявлялось с той же силой: преподобные Сергий Радонежский, Серафим Саровский, Герасим Иорданский и многие другие привлекали к себе диких живот-

Виктория ЛИТВИНОВА



Учредитель и издатель: Централизованная Калужская епархия Русской Православной Церкви (Московский Патриархат). Адрес издателя, редакции: 248000, Калужская область, г. Калуга, ул. Набережная, д. 4.

Отпечатано в КРОФИСМК «Губерния»: 248000, Калужская область, г. Калуга пл. Старый Торг, д. 5. Тираж 2000 экз. Заказ № Дата выхода в свет 28.02.2024

Федеральной службе по надзору за соблюдением законодательства в сфере массовых коммуникаций. связи и охране культурного наследия. Свидетельство ПИ

№ ФС77-27828 от 12 апреля 2007 г.

Номер сверстан в редакции газеты Распространяется бесплатно.

Просим газету не выбрасывать и не использовать в хозяйственных целях. Её можно отнести в ближайший